
1 
 

 

RELAZIONE FINALE PRESIDENTE NAZIONALE CIF 

RENATA NATILI MICHELI 

32^ CONGRESSO ELETTIVO NAZIONALE  

VILLA AURELIA   

ROMA 21/24 GENNAIO 2026 

 

«Perché tu possa raccontare e fissare nella memoria» (Es 10,2). La 

vita si fa storia, si rinnova un invito a raccontare «il nostro essere parte di 

un tessuto vivo; che rivela l’intreccio dei fili coi quali siamo collegati gli uni 

agli altri», per individuare chiavi di lettura di ciò che è stato, ed attivare 

raccordi con la vita quotidiana e la prassi.  

Il mito di Orfeo e Euridice, il cantore che sfida l’Ade e incanta gli 

Inferi per riportare alla vita la donna amata, attraversa il silenzio dei 

secoli. E il «voltarsi indietro» di Orfeo per contemplare il volto della 

donna amata, è la chiave di lettura del mito in cui il cammino di risalita 

dall'Ade diventa occasione per misurare l'abisso che separa la vita e la 

morte, o meglio il dramma del tempo che divora mentre ci e si distrugge.  

Allora: da dove partire per accedere ad un’esperienza vissuta che 

perciò è compromessa dalla nostra modalità di vita che, pur ambendo 

sempre all’autenticità, è affidata soltanto alla nostra capacità “storico-

narrativo-interpretativa” del passato? 

Il presente ed il passato, la vita e la sua memoria, l’attualità e la 

portata storica del vissuto, diventano, in un momento che può essere 

considerato atomo, il tutto e il niente insieme perché, ciò che è stato, non 

può essere di nuovo e ciò che è non potrà esistere per sempre. 



2 
 

 

Allora care amiche cominciamo proprio da qui oggi, insieme, ora, 

mentre celebriamo il 32^ Congresso Nazionale consapevoli che non siamo 

le stesse di allora e che comunque dobbiamo ancora esserci per marcare 

il futuro.  

Spieghiamo le vele, dunque, per cogliere, qui ed ora la storicità della 

nostra presenza entrando nel flusso grande e magnifico ed insieme duro, 

aspro e contraddittorio del nostro presente evitando scorciatoie ed 

improvvisazioni.  

Intelligenza artificiale, Marte che si apre alla presenza umana 

(questa è almeno la speranza di Musk), l’universo e gli universi, mentre 

qui, ora, vicino a noi e un pochino più in là, lacrime e sangue, fame e 

guerra, vita e morte, si confrontano in un terribile duello. 

In questa immensità in cui si annega lo stesso nostro pensiero, 

guizza la speranza di poter capire, spiegare, sciogliere nodi, raccapezzarci 

nello gnommero della storia che si aggroviglia e ci aggroviglia mentre i 

droni ci sovrastano, i bambini piangono l’ultimo addio alla vita, i genitori 

seppelliscono i loro figli, i vecchi radunano le macerie sotto le quali il tutto 

è diventato niente.  

La guerra allora che, si suole ripetere, è una forma diversa della 

politica, cioè la politica combattuta con altre armi ed allora quali sono le 

armi della politica? E perché la guerra con la sua forza distruttiva 

sostituisce quasi fosse inevitabile tutto il costrutto storico umano? Già 

Kant si interrogava sul dilemma della pace e della guerra che riproduce 



3 
 

 

quello della salvezza e della perdizione significati dal mito antico di Caino 

e Abele. 

C’è una forza nell’umano, più forte dello stesso umano, più antica 

dello stesso umano e che lo precede quasi e lo travalica: cioè, la volontà 

autodistruttiva.  

Fermiamoci allora a chiederci se la politica sia veramente quell’arte, 

cioè quel costrutto umano che l’uomo si è dato per sconfiggere 

l’autodistruzione o piuttosto se tutte le società e le civiltà che si sono 

succedute nel tempo, espressione più bella della scintilla creativa che è 

nell’io, siano destinate a scomparire sepolte dallo stesso spirito creativo 

che, quasi invidioso dell’uomo le distrugge. 

Una infinita Torre di Babele che aspira alla vetta e precipita 

nell’abisso.  

Questo è il mistero della croce di Cristo.  

Noi da qui oggi moviamo dandoci quattro ambiti di pensiero perché 

la mia relazione non sarà novella del già fatto, o del come, del perché o 

della sua qualità. Vuole essere piuttosto la novella di un nuovo sentire.  

Le 4 fasi sulle quali ci confronteremo sono: la Chiesa, l’Europa, 

l’Italia, il CIF.  

 

CHIESA 

«Il cuore della Chiesa è straziato per le grida che si levano dai luoghi 

di guerra, in particolare dall’Ucraina, dall’Iran, da Israele, da Gaza», dice 

papa Leone citando la Gaudium et Spes e continua: «Bisogna respingere 



4 
 

 

come una tentazione il fascino degli armamenti potenti e sofisticati. In 

realtà, poiché nella guerra odierna “si fa uso di armi scientifiche di ogni 

genere, la sua atrocità minaccia di condurre i combattenti a una barbarie 

di gran lunga superiore a quella dei tempi passati”».  

Un richiamo alla responsabilità e alla ragione che il papa ha espresso 

a più riprese ribadendo che «nessuno dovrebbe mai minacciare 

l’esistenza dell’altro ricordando che la sola arma atomica pronta all’uso è 

la preghiera per una pace disarmata– che non impone, non minaccia, non 

innalza muri –e disarmante– forte ma umile -, scioglie ogni ostilità; la sola 

arma atomica pronta all’uso.  

Dunque, care sorelle, risaliamo i fiumi di Babilonia, asciughiamo le 

lagrime della desolazione, riprendiamo il nostro canto perché Sion brilla 

sul monte.  

Dico subito, venendo al primo quadro della mia relazione riguardo la 

vita della Chiesa, non mi guida l’intenzione di ritagliarci uno spazio di 

riflessione nel dibattito relativo al rapporto tra vita della comunità 

ecclesiale e l’impegno diaconale al femminile che almeno fino a qualche 

anno fa registrava una vivacità e una poliedricità delle forme tanto da fare 

della Chiesa cattolica e del nostro Paese una sorta di laboratorio. Il tema è 

una terra che polarizza e divide, piuttosto che contribuire alla sinergia tra 

uomo e donna, a detta di Leone XIV.  

Nel presente per alcuni osservatori il rischio della irrilevanza che la 

Chiesa oggi corre, è da rimandare ad una visione tutta sociologica della 



5 
 

 

stessa cui se ne contrappone una puramente e astrattamente teologica 

che, in tempo di crisi, cerca di rinnervarne la identità.  

Tra tradizionalismo e modernizzazione, Papa Francesco individuava 

uno dei problemi gravi della Chiesa in quello che, con un neologismo, ha 

definito “indietrismo”, una «moda» che porta non ad «attingere dalle 

radici per andare avanti», piuttosto a praticare l’«indietrismo che ci fa 

setta, che ci chiude, che toglie gli orizzonti» in quanto custodisce 

«tradizioni morte».  

Quando riflettiamo sulla giovinezza della Chiesa e sul suo futuro 

siamo invitati a tenere viva la convinzione che l’esperienza della grazia e 

della meraviglia è possibile sia come storia che come futuro. 

Il tempo della Chiesa è, infatti, il futuro, l’avvenire ove passato e 

presente si compenetrano evitando che il messaggio evangelico, ingoiato 

dalla famelica contemporaneità, diventi merce da vendere, al pari di altre, 

sullo scaffale del “fai da te”. 

Invece il messaggio del Vangelo è indisponibile, non è 

commerciabile, né «a portata di mano» tanto meno utilizzabile. Esso 

sfugge a qualunque organizzazione, a qualunque forma di propaganda 

manipolativa, respinge le costrizioni di una interpretazione dozzinale per 

riprendere lo smalto immaginario dei suoi colori.  

Per parlare di futuro della Chiesa, allora, è necessaria un’apertura 

all’incertezza e «abitare nella possibilità», come in uno splendido verso (I 

dwell in possibility) di Emily Dickinson.  



6 
 

 

Per il cristiano la speranza, come virtù umana, è il territorio del 

possibile, mentre, quale virtù teologale, è il territorio della grazia che 

innerva da sempre la vita della Chiesa.  

Vista da questa prospettiva, la teoria della secolarizzazione non ha 

possibilità sebbene nel tempo che viviamo le Chiese non siano piene di 

fedeli, né sembrano fiorire le vocazioni. Oggi, trascorso il primo quarto 

del secolo del XXI, sembra arrivato il tempo della potatura.  

La sociologa Danièle Hervieu-Léger afferma che la cifra della post-

modernità è la fluidità degli itinerari di fede “fai-da-te” e dell’estrema 

mobilità di aggregazioni comunitarie costantemente negoziate e 

rinegoziate.  

Questa fluidità è il deviatoio di un passaggio storico di fronte al 

quale si trovano i movimenti ecclesiali, anche il nostro, che debbono 

interrogarsi sul loro ruolo, sulla peculiarità dello specifico impegno 

ecclesiale ri-abitando i luoghi “laici” della vita nonché quelli ove si svolge 

l’impegno politico e sociale. Che è lo spazio proprio del Cif.  

Su questo il Congresso deve accendere un faro. 

 

EUROPA 

 Europa, la nostra casa comune posta sotto la protezione di 

Francesco e Caterina: l’uno amor caritatis, l’altra ardor Dei. Il papa 

emerito Benedetto XVI, a proposito dell’Europa, si rammaricava che la 

sua costituzione non contenesse il riferimento alle “radici ebraico 

cristiane”.  



7 
 

 

C’è quasi un vulnus nelle origini della nostra casa comune costituito 

dal patto economico fondativo. Infatti, la solidarietà iniziale poggiava su 

settori strategici dell’economia, pur se prospettava l’idea di andare aldilà 

di una semplice cooperazione economica. Il fallimento del progetto, che 

mirava a creare una Comunità Europea di difesa, frenò le proposte 

politiche più lungimiranti.  

Ancora oggi, il tema all’ordine del giorno del Parlamento europeo, è 

quello della difesa comune che, malgrado i venti di guerra, non riesce a 

decollare. L’Europa “è alla prova della sopravvivenza” e, se alle origini, la 

reciproca diffidenza tra nazioni che si erano combattute poté giustificare 

la scelta di attendere che i tempi fossero maturi per un “patto politico”, i 

veti e i contro veti, oggi rivelano la intrinseca debolezza e la rinascita di 

opposti nazionalismi. 

Questo limite pesa sulla costruzione politica europea dato che essa 

non si presenta come unione di popoli ma solo di governi, di classi 

dirigenti, di appartenenze partitiche con praxis operative diverse, non 

emancipate dalla modalità di voto che richiede l’unanimità perché una 

decisione diventi operativa. Ma non fu sempre così.  

Il progetto volto a unificare l’Europa, ha rappresentato fin dall’inizio 

il punto di convergenza di ideali e interessi. Sul piano filosofico si tende a 

far risalire tale processo a un testo di Immanuel Kant del 1795 (Per la 

pace perpetua) in cui il filosofo tedesco suggeriva di dirigersi verso un 

ordine di Stati repubblicani tra loro “federati” che punta a unire realtà 



8 
 

 

diverse per porre fine alle guerre, per indirizzare la storia futura 

dell’umanità verso un cammino di pace ovviamente mondiale. 

Si tratta del secondo imperativo categorico, che recita così: “Agisci 

in modo da aver bisogno dell’umanità, sia nella tua persona come anche 

nella persona di ogni altro, sempre allo stesso tempo come fine e mai 

soltanto come mezzo.”  

La guerra ha riproposto, in ambito cattolico e non solo, il tema 

classico della cosiddetta «morale sociale», quello della sua liceità o meno 

e cioè il senso della guerra in ordine alla risoluzione dei conflitti tra Stati. 

Tale questione, solo in apparenza astratta, è legata ad altre 

problematiche molto delicate, come quelle del riarmo e dell’uso delle 

armi atomiche come nel recente passato.  

La coscienza del cristiano appare smarrita e a volte anche 

sopraffatta dagli interrogativi tanto che si affida alla ragione del potente 

di turno e dei potenti della terra. 

Si dirà che oggi siamo a corto di visionari, quali Spinelli, Rossi, 

Colorni Ursula Hirschimann che per primi immaginarono l’Europa unita; si 

dirà che manca la fantasia, la volontà, le capacità, in una parola, la politica 

che, se non sa progettare, guardare oltre, darsi strumenti finalizzati ai fini, 

se non sa autogovernarsi e autoconservarsi che cosa è allora? Diciamolo 

chiaramente: soltanto il campo di esercizio di individualismi seppure 

nazionali o di populismi seppure patriottici, o di democrature seppure 

diversamente coniugate e realizzate. Ma questa non è politica.  

 



9 
 

 

In sostanza 

manca all’Europa il popolo, mancano all’Europa i popoli, manca 

all’Europa la vera unità, questo “bene comune” che Francesco nella 

Fratelli Tutti (cfr FT, n. 157) chiama appunto popolo. Esso nel Magistero di 

papa Francesco è un fenomeno sociale reale, non un agglomerato di 

individui diversamente sorteggiati a stare insieme.  

 Seguiamo allora il pensiero di papa Francesco che spiega come ciò 

che è comune, ovvero il popolo, si manifesta nell’unità tra i diversi come 

sentimento operativo, che fa dell’amore la forma politica capace di 

realizzare l’uguaglianza in quanto bene per tutti.  

Questo sentimento d’amore, quando si incarna come forma politica, 

diventa la fonte di energia per organizzare giuridicamente la comunità 

intorno a terra, casa e lavoro come bene comune.  

In FT la forma politica degli esclusi, cioè di coloro che non hanno 

parte, non è un partito che li rappresenta in modo disincarnato, ma un 

movimento popolare organizzato e incarnato in istituzioni di solidarietà e 

strutture sussidiarie. Così, in questa enciclica, terra, casa e lavoro 

rappresentano il bene comune come sogno sociale costitutivo di un 

popolo. 

L’Europa di oggi si presenta come la parabola discente di un disegno 

che lumeggiava su una speranza che ci è passata accanto ma noi non 

l’abbiamo saputa o voluta fermare.   Tanto che le famiglie politiche 

europee mentre si confrontano sul piano delle maggioranze, 

vicendevolmente si bloccano con il diritto di veto.  Malgrado ciò l’Europa, 



10 
 

 

come progetto politico federale di coesistenza pacifica e negoziata delle 

differenze degli Stati aderenti e dei loro cittadini, si presenta come la 

possibilità politica più propria nel tempo attuale.  

Non si tratta in effetti di raccogliere, «una visione della politica 

come grande impresa etica di promozione umana». Dobbiamo la 

consapevolezza che ciò che è umanamente ed eticamente degno consiste 

nell’assumere la responsabilità piena di scelte argomentate e condivise.  

E con esso l’Europa: come «progetto di costruzione politica 

totalmente fondata sulla libera adesione – di cittadini e Stati con uguali 

diritti – è oggi la più concreta e visibile manifestazione di una politica 

cristiana.  

 

ITALIA 

L’Italia, dopo la prima stagione significata dai De Gasperi, dai 

Togliatti, dagli uomini della prima Repubblica, sembra aver abiurato ad un 

sogno e lentamente dagli anni ‘90 del secolo scorso ha voltato le spalle 

alla democrazia del popolo lasciando che governasse l’astensionismo e la 

disaffezione anche verso l’Europa.  

Ottant’anni anni fa un gruppo di 30 giovani cattolici convenuti a 

Camaldoli elaborarono al termine di una settimana di studio (18 e il 23 

luglio 1943), in vista della ricostruzione del Paese e della ripresa della vita 

democratica caduto il fascismo e alla fine della guerra, un documento 

programmatico di politica economico italiana conosciuto come “Codice di 



11 
 

 

Camaldoli” le cui sezioni sono: lo Stato, la famiglia, l’educazione, il lavoro, 

l’economia, la vita internazionale fondamentali anche per noi oggi.  

L’antefatto fu sicuramente il radiomessaggio natalizio del 1942 di 

Pio XII. Pacelli invitava infatti i cattolici a una «crociata sociale», perché, 

una volta concluso il conflitto in corso, edificassero su basi cristiane un 

nuovo ordine della vita collettiva. Il Convegno si concluse un giorno prima 

della defenestrazione da parte del Gran Consiglio di Mussolini, a 

dimostrazione di come quei giovani avessero avvertito la svolta cruciale 

della storia. 

 I 30 giovani esperti in Scienze sociali, sensibili alla dimensione 

socio-democratica della politica furono, grazie a Sergio Paronetto e 

Vittorino Veronese, coinvolti in una esperienza unica allo scopo di 

sviluppare le istanze sociali di Giuseppe Toniolo. I convenuti avevano 

in mano un gruppo di testi su cui prepararsi. 

 Si trattava di tre encicliche di Pio XI –Divini illius magistri (1929, 

sull’educazione cristiana della gioventù); Casti connubii (1930, sul 

matrimonio cristiano); Quadragesimo anno (1931, sulla ricostruzione 

dell’ordine sociale) – cui era stato aggiunto il Codice di Malines (una 

codificazione della morale sociale cattolica tratta dalla Rerum 

novarum, che era apparsa nel 1927 e aggiornata nel 1933 alla luce 

della Quadragesimo anno).  

I frutti di quella riflessione ispirarono le parti fondamentali della 

Costituzione repubblicana ancora oggi in parte inattuata o, peggio, 

trascurata in nome di un pragmatismo dell’azione politica che non sa fare 

i conti con gli ideali. 



12 
 

 

 Semplificando, nel Codice, le due grandi intuizioni scaturiscono 

dall’affermazione della dignità della persona, da cui derivavano i diritti 

naturali che lo Stato, lungi dal poter assorbire o limitare, è solo tenuto a 

garantire. La seconda intuizione è il rifiuto di ogni concezione assolutistica 

della politica tanto che essa debba soltanto garantire e promuovere i 

valori basilari di uguaglianza fra i cittadini insieme a quelli della giustizia 

sociale. 

Qui sta il significato storico del Codice e la sua attualità. Attraverso il 

richiamo all’universale dignità dell’uomo, basata sulla fondazione 

trascendente della persona, il documento prevede che tutti gli uomini 

debbano godere di uguali diritti politici e civili. In tal modo, pur senza 

esplicite indicazioni, la democrazia diventa il sistema politico più coerente 

con il cristianesimo. 

C’è un tempo per tacere e un tempo per parlare” ammoniva 

Qohelet, così come “c’è un tempo per nascere e un tempo per morire; un 

tempo per uccidere e un tempo per guarire…”. Veniamo da settimane in 

cui questa antica sapienza umana – prima ancora che biblica – è parsa 

dimenticata. Soprattutto si è avuto l’impressione che l’insieme della 

nostra società non avesse certezze condivise sulla scansione dei diversi 

“tempi” e sul significato dei diversi verbi usati da Qohelet a indicare lo 

scorrere dell’esistenza umana: quando è “tempo” per questo o per 

quell’altro? E cosa significa parlare, morire, uccidere, guarire? Emerge un 

profondo smarrimento di senso condiviso che ha coinvolto anche parole 



13 
 

 

forti attinenti ai principi fondamentali dell’etica: dignità, libertà, volontà, 

rispetto, carità, vita. 

Le settimane appena trascorse saranno sicuramente ricordate come 

“giorni cattivi” da molti cristiani, ma anche da molti uomini e donne non 

cristiani che tentano ogni giorno di rinnovare la loro ricerca di senso, 

soprattutto attraverso la faticosa lotta dell’amare in verità e dal lasciarsi 

amare da quanti sono loro accanto. 

“Giorni cattivi” è un’espressione biblica che indica tempi privi di una 

parola da parte di Dio, da parte dei suoi profeti e quindi anche privi di 

parole umane sincere, vere, autentiche: tempi in cui si fa silenzio per non 

aumentare il rumore, la rissa, l’aggressione nella comunità umana e per 

evitare che parole sensate vengano triturate insieme alle insensate e non 

si riesca poi più a recuperarle per giorni migliori. Per questo molti 

scelgono il silenzio.  

Di nuovo ci domandiamo dove sta la politica? Dove sta la politica, 

dove è finita o si è nascosta la politica sulla quale avevamo puntato, alla 

quale avevamo creduto, rivelandoci come il popolo dalle più alte 

percentuali di voto, dove sta la politica se preferiamo l’astensionismo che 

rivela delusione e disillusione ma soprattutto specchio della nostra 

regressione democratica.  

Una politica che arriva in ritardo nello svolgere il ruolo che le è 

proprio – offrire un quadro legislativo adeguato e condiviso per tematiche 

tanto sensibili – e che brutalmente invade lo spazio più intimo e 

personale al solo fine del potere; una politica che si finge al servizio di 



14 
 

 

un’etica superiore, l’etica cristiana, e che cerca, con il compiacimento 

anche di cattolici, di trasformare il cristianesimo in religione civile. É 

avvenuto quanto più volte è stato temuto: lo scontro di civiltà 

preconizzato da Huntington non si è consumato come scontro di religioni 

ma come scontro di etiche, con gli effetti devastanti di una maggiore 

divisione e contrapposizione nella polis e, va detto, anche nella Chiesa. Da 

questi “giorni cattivi” usciamo più divisi anche all’interno della famiglia o 

della “casa” di appartenenza. È forse cessato l’ascolto reciproco e la 

società è sempre più segnata dalla incompatibilità dei linguaggi? 

 

CIF 

 

 A voi, donne del Cif riunite in Congresso e che avete memoria del 

passato e siete protagoniste del presente in attesa del futuro, la risposta. 

Il congresso si presenta come la sede giusta per abbandonarsi ai 

ricordi, ripercorrere incontri, rivedere volti, rivivere esperienze più felici 

ed anche meno: insomma un amarcord che potrebbe distogliere dalla 

meta perché il Congresso è un momento corale, di bilanci ma anche di 

aperture, di riflessioni malinconiche ed anche di slancio e immaginazione. 

Allora sciogliamo le vele e anche se il sole è all’occaso apriamo gli occhi 

per lumeggiare sul futuro ed insieme socchiudiamoli per meglio mettere a 

fuoco i nostri orizzonti ancora a venire.  

Concedetemi lo spazio di un momento dedicato al sentimento 

perché, soltanto che mi volto indietro, vedo una strada lunga quasi quella 



15 
 

 

della mia vita, certamente della giovinezza e della maturità, vissuta tutta 

dentro l’Associazione. Essa è stata per me, e per le donne delle quali sono 

stata compagna e che mi furono compagne, la “tenda da campo” capace 

di assorbire il silenzio, il vuoto, il rumore di tante parole, il guizzo di tanti 

sentimenti arditi, il fragore di parole sopra le righe, il gomitolo di lana con 

il quale avrei voluto comporre il disegno della vita.  

Ora qui, ora, con io con voi siamo al redde rationem e non si tratta 

soltanto dalla mia vita personale, ma dell’associazione nostra che, come 

me, si trova ad uno snodo significato dall’immagine di una nave lasciata in 

secca sulla riva attorno alla quale si affaccendano e si avvicendano operai 

di ogni tipo ed età che richiamati dal monito “andate anche voi nella mia 

vigna” si apprestano, dopo aver procurato di mettere qualche toppa, a 

riprendere il largo. 

Abbiamo passato insieme momenti terribili, quelli segnati dalla 

Covid, che ha portato lontano da noi fratelli, sorelle, mariti, amici amati e 

viviamo oggi i giorni attraversati dai bagliori della guerra. 

Ed eccoci qui oggi a raccogliere i cocci di tanti sogni spezzati e 

speranze disilluse, ma eccoci qui pronte a testimoniare con la presenza la 

volontà di continuare ad esserci e il desiderio di fare dono del nostro 

tempo dedicato all’Altro. Abbiamo creduto che il nostro compito, 

insieme, non davanti agli altri, non prima degli altri, ma con la nostra 

peculiarità, fosse quello di contribuire al farsi di una grande 

ricomposizione della società in armonia con la politica. Ci siamo collocate, 



16 
 

 

nella storia del Paese, particolarmente su questo versante di riflessione e 

di iniziativa.  

Interpreto, quindi, davvero sinceramente, se volete con candore ma 

con determinazione questa esigenza della continuità, del prolungamento 

della nostra esperienza. Non possiamo, d’altro canto, leggere le vicende 

del Cif come un seguito di intermittenze, di parentesi, di sconfitte e di 

rivincite. Sarebbe un destino senza storia, per ciò stesso incompreso e 

inafferrato. Non è utile confrontare le nostre ragioni declinandole sul 

tempo del passato. Altrimenti, la continuità finisce per essere interpretata 

come una circolarità.  

Il nostro compito non è quello di pensare il futuro come ritorno, ma 

di progettare il nostro ritorno al futuro. Questo è il dovere che la vita 

stessa ci insegna e che riguarda anche la vita della associazione. Non è 

facile capire come si fa, sapere come si fa. Poiché la crisi dei soggetti 

collettivi è la legge della regola democratica che li governa.  

Il rischio vero della regola democratica è quello di perdere per 

strada, di impoverire e inaridire la sua attitudine di riscatto. Allora, le 

risposte sono molte ma le certezze sono difficili, perché se il passato è 

tutto leggibile e ciascuno ne può dare liberamente e impunemente la sua 

versione, il futuro è piuttosto indecifrabile e dipende dalla semina o dalla 

dissipazione del presente. Si dice che occorre ripartire dalla società. Altri 

immaginano che bisogna soprattutto correggere le regole. Io credo che 

sarebbe improprio accettare un’alternativa contro l’altra. Bisogna fare le 

due cose insieme: ascoltare, secondo una esigenza di sintesi, ciò che si 



17 
 

 

aggrega ed autonomamente si riconosce nella società ma offrire insieme 

una regola più autentica, più persuasiva ed un orientamento autorevole. 

 Se siamo in tanti a riconoscere – di fronte alla frammentazione 

indotta dalla modernità – la forza di resistenza e di recupero di una 

società umana che non vuole smarrire il suo fondamento e le sue ragioni, 

proprio per questo dobbiamo ridurre un ingombro e un’intrusione.   

Ma se siamo consapevoli dell’attitudine sintetica e ordinatrice della 

politica dobbiamo tornare alla partecipazione che non è una modalità ma 

è il luogo e il paragone decisivo della responsabilità politica.  

L’ associazione vive la sua effettività, la sua concretezza, la sua 

capacità di risposta dentro e per il tramite delle istituzioni. Qui è il nostro 

più rilevante dovere, il nostro ruolo. Allora, non è giusto, è improvvido 

teorizzare una opposizione tra Stato e società. Noi siamo nati all’impegno 

politico sapendo bene che lo Stato non contiene tutta la vita, tutto il 

valore, tutto il sentimento.  Dobbiamo solo “tornare”? Ma dove? A una 

età dell’oro che non c’è mai stata?  Dobbiamo rifare una storia e per 

questa ragione, anche se so che le parole non sono tutto – ma sono pure 

qualcosa – io comincio a non parlare più di rinnovamento. Non dico più di 

un “rinnovare” ma di un “ricominciare”. Questo ricominciare riguarda 

l’esigenza che una Associazione popolare che non pretende più di 

attingere, direttamente – e secondo gli strumenti tradizionali di 

reclutamento e di adesione – alle soggettività, alle disponibilità, 

interpretando le inquietudini e le solitudini umane e sociali. Sarà vincente 

l’associazione che avrà la capacità di unire in una grande sintesi ciò che la 



18 
 

 

società va aggregando ed esprimendo. Non in maniera neutrale. 

Scegliendo, ma nella consapevolezza che la nostra presenza ha a che fare 

con i valori solo se si è capaci di porre e di garantire le concrete condizioni 

di esistenza e di competizione dei valori che la vita e la società 

autonomamente suscitano. Del resto, si coglie qui la grande questione 

che riguarda e definisce la nostra identità. Essa è, inevitabilmente, anche 

oggetto di polemica e di fraintendimento, ma costituisce, per noi, un 

interrogativo perenne, mai compiutamente risolto. Fare presenza, per un 

cristiano, vuol dire mettersi al centro di una contraddizione. Si sarebbe 

tentati di affermare che fare politica, per un cristiano, è insieme doveroso 

e impossibile. Sul crinale di questo paradosso si situa il nostro impegno, 

se volete la nostra inquietudine. 

E non è per caso che si fa percettibile una domanda intorno al vuoto 

di senso e di valore cui sembra inesorabilmente declinare la “ragione” 

costretta a fare i conti con un vuoto di fini e con una incompiutezza etica 

che portano a presentire proprio l’epilogo della storia. È qui, amiche, che 

ci tocca rinverdire e ricollocare la nostra ispirazione cristiana, la nostra 

moderazione e insieme la nostra fermezza. Se accettiamo il nostro rischio, 

dobbiamo sapere che non siamo inermi. Ci accompagna una straordinaria 

freschezza. Le alternative dirimenti della pace e della guerra, della tutela 

e della distruzione dell’ambiente, del farsi di una cultura della solidarietà 

piuttosto che del diffondersi del seme e delle strutture della violenza, non 

troveranno risposta esauriente dalla solitudine superba ed impotente 

della politica.  



19 
 

 

Siamo evocati, per essere parte di un’impresa comune, 

all’assunzione intera di una responsabilità personale, costi quello che 

costi, anche una rinuncia se questo può essere l’unico gesto veritiero che 

ci sia consentito. Diceva don Primo Mazzolari che bisogna sempre 

attrezzarsi per essere un poco spinta ed insieme opposizione. Ma, 

precisava, non all’opposizione degli altri, piuttosto all’opposizione di noi 

stessi, delle nostre grettezze, del nostro egoismo, se necessario delle 

nostre ambizioni. Quando ciascuno di noi riflette oltre il fuoco della 

controversia e riesce ad illimpidire stati d’animo e percezioni troppo 

avare, scopre che, alla fine, in questo nostro impegno al quale ci sentiamo 

sinceramente evocati, non c’è successo personale che riesca a pareggiare 

la serena e placata certezza che si acquista per il solo fatto di servire, 

senza rimorsi e senza inganni, questa verità, questa ragionevole speranza, 

questa splendida intuizione di un’idea di una associazione di donne 

cristiane. 

Mi pare, se allungo la mano, di poter stringere quella di ciascuna di 

voi per vivere l’avventura di esserci. Certamente l’esistere è già di per sé 

una presenza, ma “esserci” in quanto statuto ontologico dell’esistenza è 

segnato dalla categoria etica della responsabilità, indizio di una scelta non 

incondizionata, ma di una libera scelta posta di fronte all’universalità 

della norma etica tanto che il cristianesimo, erede per questo della fede 

ebraica di Abramo, ci presenta Dio nelle vesti di un rapporto personale tra 

Dio e l’altro spalancando la libertà sull’abisso dell’eterno interrogativo se 

“essere per sé” o “essere per l’altro”.  



20 
 

 

Le mani che si aprono sul futuro, oggi sono le vostre, sono quelle di 

una Associazione viva, vera e appassionata anche se, forse un po' stanca e 

provata per le traversie vissute in questi ultimi anni, ma ho la certezza che 

il nuovo Consiglio Nazionale, con l’aiuto di tutte voi, e soprattutto di Dio, 

saprà migliorarla e renderla più presente, moderna, adeguata ai tempi. 

Grazie all’interscambio di nuove individualità, nuove idee, nuove energie.  

Abbiamo profuso tempo, sopportato fatiche, esperito tentativi, 

cercate strade diverse, aperto alla possibilità di un percorso che, 

abbandonate le antiche strade ne cerca di nuove, inusitate, meno 

evidenti. 

Questa l’essenza del nostro esistere come Associazione, una 

presenza di riferimento, una guida capace di accompagnare e dirigere in 

condivisione e dialogo, a volte, in apparenza forse un po’ sorda, ma 

ancora capace di cogliere tutte le istanze per elaborarle in forma comune, 

il più possibile utile e funzionale per tutti.  

Responsabilità significa aver cura di ciò che ci è stato affidato 

riconoscendo l’Autore del dono e la responsabilità dell’affidamento dello 

stesso, in questo caso dell’associazione che non è un mezzo.  

Essa è un modo d’essere, una finalità, uno stile di vita, un incontro 

che diventa azione e prima ancora sentimento.  

L’associazione è un viaggio verso noi e verso l’altro che anticipa ogni 

progetto o azione perché l’Altro è la ragione stessa del nostro essere nel 

mondo e nel nostro essere Associazione. 



21 
 

 

“Circolarità” è la parola d’ordine del CIF: circolarità delle idee, delle 

passioni, delle fatiche, dell’impegno, delle delusioni e delle sconfitte che 

diventano provocazione, scommessa, apertura, paradigma della 

fraternità. 

Oggi qui, insieme, coralmente scegliamo ancora di essere realtà 

associativa che sa curvarsi sulla concretezza del locale ed aprirsi alla 

globalità ritrovando le ragioni dello stare insieme allargato. Questa 

caratteristica ci viene dalla nostra natura ecclesiale, che ci fa essere parte 

della Chiesa che è locale ma anche globale e universale. 

 La sfida che ci è davanti e non soltanto come associazione ma come 

cittadine, come europee, come comunità globale, è certamente quella 

democratica, che si rafforza nella dialettica e nel confronto, nel dialogo e 

nella ricerca di soluzioni condivise. 

La democrazia è intrinsecamente disarmata e incapace di difendersi 

da sola. Può sopravvivere solo rinnovando i suoi valori, andando oltre le 

infedeltà e gli errori di chi governa.  

La responsabilità ricade sui cittadini: è necessario creare una base 

sociale attiva, pronta a far sentire la propria voce per difendere i diritti e 

le libertà fondamentali. 

Le fragilità delle nostre democrazie liberali, oggi attaccate sia dai 

populismi interni che dall’esterno: dalle democrature alla Putin fino alla 

concezione autoritaria trumpiana, che punta al potere assoluto senza più 

controlli, ‘svuotando’ così la democrazia americana, proprio davanti a 

questi pericoli siamo tutti chiamati a riapprezzare le nostre democrazie, 



22 
 

 

conquistate anche al prezzo del sangue, a ridare valore alla libertà di 

parola, di pensiero, di scelta, che sono fondamentali. Significa rilanciare il 

tema dell’Europa, la grande incompiuta, che di fronte al quadro 

internazionale deve avere uno scatto in avanti e strutturarsi con una 

rappresentanza e poteri in grado di contare nello scacchiere politico 

mondiale. 

Scegliamo ancora oggi la strada, non facile e più faticosa, del 

pensare e del vivere insieme, la strada della comunità inclusiva e 

generativa, la strada dell’amicizia con tutti fondata nella comune 

condizione umana, la strada del servizio umile alla promozione di ogni 

altro, la strada della coesione sociale e territoriale e della sana dialettica 

argomentativa che sia capace di trovare soluzioni “altre e alte” non 

rassegnandoci su posizioni di difesa e di rendita individuale.  

Nel tempo dei populismi la sfida per i credenti italiani è giocare il 

ruolo di mediatori esperti in discernimento, e pronti a prendere decisioni 

nella consapevolezza che il “L’astensione strutturata e crescente, il 

prevalere della bipartizione politica del voto locale tra centrodestra e 

centrosinistra, rispetto alla ripartizione politica nazionale, e la crescente 

incomunicabilità tra centro e periferia” sono la patologia politica attuale.  

Per Chiudere 

“Dov’è tuo fratello? la domanda oggi più che mai urgente e 

ineludibile. Dov’è tuo fratello? Perduto a Gaza o in un sobborgo di una 

nostra città, nascosto in un paese dell’interno o stipato con altri fratelli su 

un barcone nella ricerca di un posto migliore dove vivere. Dov’è tuo 



23 
 

 

fratello? Forse soprattutto: chi è tuo fratello? Se è vero che il prossimo, 

fratello o sorella, è scomparso dal nostro orizzonte, noi dove siamo? Chi è 

il mio prossimo?  

La domanda che il rabbino pone a Gesù riceve da lui una risposta 

concreta, non un precetto morale vuoto ma un’azione da tradurre nel 

quotidiano; il racconto del Samaritano avviene su una strada, una delle 

tante strade che percorriamo ogni giorno.  

L’altro, lo straniero, il fratello viene a noi incontro in modo 

imprevedibile e ci sorprende sempre, “epifania di humanitas” come scrive 

Enzo Bianchi (L’altro siamo noi).  

A noi umani il compito di costruire ponti di dialogo dove guerra e 

discordia scavano profondi solchi di distanza e di morte, dove la vita degli 

umani si allinea perfettamente alla formula etsi Deus non daretur e ogni 

omicidio, ogni assassinio ci sembrano quasi infernale, ineluttabile e 

burocratica routine.  Eppure, vale per i profeti, quali dovremmo essere 

noi, quanto Gesù disse a chi criticava i bambini che lo accoglievano con 

gioia: «Se questi taceranno, grideranno le pietre!». 

Allora grandi, forti, numerose, coraggiose, noi donne del Cif 

ricominciamo il viaggio. 


